« Ateliers d’Ain Karem »
Le Bon Conseil, lundi 08 décembre 2025
Pére Henri de I’Eprevier

Cours biblique : Introduction aux prophétes

3. Elie : le choix de Dieu

Introduction

Dans la tradition juive, Elie symbolise I’attente des prophétes. Il est le premier dont la vie soit I’objet
d’un récit, et symboliquement le dernier, qui nous met au seuil du Nouveau Testament. Il importe
donc de commencer par lui notre découverte des prophétes.

1. Le prophéte

e Elie a vécu au milieu du IX® s., un siécle avant I’apparition des premiers prophétes écrivains :
Amos, Osée, Isaie. Lui-méme n’a laiss¢ aucun livre. On le connait par des récits qui le mettent en
scéne dans un contexte de lutte religieuse, a la fois spirituelle et politique, contre 1’idolatrie.

On le voit agir et se déplacer. Avec lui, la parole prophétique s’exprime non pas a travers un en-
seignement, mais a travers des événements, et a travers sa personne.

Sa parole est immédiatement performative ; elle donne la vie (il fait couler I’huile de la jarre pour
que la veuve de Sarepta puisse survivre, 1 R 17,7-16), mais aussi la retire (il fait arréter la pluie, 1
R 17,1).

e Son nom, Elie, est en soi un programme : en hébreu, Eliahou signifie « [ui, mon Dieu ». Il a
été marqué par sa rencontre avec Dieu, qu’il invoque comme « le Dieu vivant devant qui je me
tiens » (1 R 17,1 ; 18,15). Une rencontre incandescente, qui sera a la source de son ze¢le prophé-
tique : « je briile d 'un zele jaloux pour mon Dieu » (1 R 19,14). 1l se dépensera pour faire con-naitre
au peuple idolatre « le Dieu vivant ».

2. L’histoire d’Elie

Comme nous I’avons signalé, avec Elie, la parole prophétique passe a travers des événements. Il
nous suffira donc de suivre le fil du récit.

La parole qui surgit

Pour comprendre ce qui se joue, il faut rappeler le contexte historique et géographique. Apres la
mort de Salomon en 930 av. JC, les tribus du Nord ont fait sécession pour constituer un royaume,
le Royaume d’Israél. Un roi, Omri (885-874 av. JC), va fonder une dynastie et installer sa capi-
tale a Samarie. Comme Jéroboam, par qui le schisme est arrivé, il fait « ce qui déplait au Sei-gneur »
et « entraine Israél dans l’idoldtrie » (1 R 16,25-26).

A sa mort, son fils Achab (874-853) lui succede. Il suit la méme voie. Il épouse Jézabel, fille du roi
de Sidon, donc une paienne, qui tente d’introduire en Isra€l le culte du dieu cananéen Baal. Elle fait
aussi massacrer les prophétes de Yhwh (1 R 18,4).

Baal, dieu de la foudre, apporte la pluie ; on le présente comme un taureau vigoureux. Il est donc le
dieu de la fécondité. Cela peut intéresser les paysans israélites ; une partie du Royaume du Nord est
en effet constituée d’une terre tres fertile, appelée Yizréel (qui signifie « Dieu a semé »), voisine du
pays des Sidoniens. La tentation du paganisme n’est pas loin. Les israélites y suc-combent, en se
détournant de Dieu et en rendant un culte aux idoles.

e Elie survient de maniere inattendue, soudaine. Son histoire vient curieusement interrompre les
chroniques des rois d’Israél et de Juda, qui constituent la trame des livres des Rois. Il semble que



sa personnalité ait influé¢ sur la rédaction du texte lui-méme. Sa parole aussi intervient de ma-niere
abrupte : « Elie le Tishbite, de Tishbé en Galaad dit a Achab : "Par Yhwh vivant, le Dieu d’Israél
devant qui je me tiens, il n’y aura ces années-ci ni rosée ni pluie sauf a mon commande-ment" » (1
R 17,1). Et c’est ce qui se passe : la pluie cesse en Israél.

C’est donc 1a que Dieu, par son prophéte, va frapper. La parole du prophéte, qui fait cesser la
pluie, est plus efficace que celle des prétres de Baal qui la demandent. La sécheresse s’installe dans
le pays, a tel point que la situation devient intenable. C’est de cette mani¢re que Dieu tente de
réveiller Israél infidele. Puisque le peuple pense pouvoir se tourner vers le culte de Baal pour obtenir
la fertilité du sol, Dieu rend le sol infertile.

e Achab et Elie finissent par se rencontrer. Comme on peut s’y attendre, ¢’est un choc brutal.
« Achab vint a la rencontre d’Elie. Quand Achab vit Elie, il lui dit : "Te voila, toi, fléeau d’Isra-él "
Elie répondit : "Ce n’est pas moi le fléau d’Israél ; c’est toi et la maison de ton pére, car vous avez
abandonné les commandements du Seigneur, et tu suis les Baals" » (1 R 18,16b-18). Elie appelle
les choses par leur nom. Il va falloir sortir de 1’ambiguité. Etre censé adorer le Dieu unique et en
méme temps suivre d’autres prétendus dieux, comme le font Achab et les israélites, c’est étre dans
un double-jeu mensonger, qu’Elie compare a une « danse sur les deux jarrets ». Un mensonge
permis par les 450 prophétes de Baal que Jézabel a fait venir.

Il demande donc a Achab de réunir les prétres de Baal sur le Carmel, une montagne qui domine a
la fois le territoire d’Israél et Sidon : le Carmel sera le lieu du choix. Car Israé€l doit se décider : « Si
Yhwh est Dieu, suivez-le, si c’est Baal, suivez-le » (1 R 18,21). Elie va se montrer ’homme du
choix.

La parole qui agit

e Elie leur lance un défi, dans le cadre d’un grand sacrifice ou Dieu se manifestera lui-méme. Le
parti dont le sacrifice sera consommé manifestera que le dieu qu’il adore est le seul vrai, par le
simple fait que sa priére sera agréée. Elie veut montrer que le choix ne se fera pas entre deux divi-
nités équivalentes, mais entre un Dieu de vie, et un dieu qui n’a pas d’existence. Dans I’ Ancien
Testament, la vérité de Dieu ne se déduit pas d’un raisonnement, mais des interventions divines
témoignant qu’il est vivant. Le propre du Dieu d’Israél, c’est qu’il vit.

Ainsi, Elie laisse les prétres de Baal choisir eux-mémes le taureau du sacrifice, afin qu’ayant mis
toutes les chances de leur coté, ils se rendent compte de 1’inanité de leur dieu. Lui-méme, a I’in-
verse, accumulera les difficultés pour montrer que c’est bien Dieu qui agit.

e Du matin au soir, les prétres de Baal invoquent leur Dieu, ils se tailladent et plient le genou.
On retrouve la des pratiques caractéristiques des cultes paiens, en particulier cananéens, attestées
par les documents anciens. Mais rien ne se passe. Elie, sir de son coup, peut se moquer d’eux.
Quand vient son tour, il fait verser de ’eau sur I’animal du sacrifice a trois reprises pour bien
montrer que la réussite du sacrifice ne lui doit rien, mais doit tout a Dieu. Dieu doit révéler lui-
méme qu’il est vivant. Elie prie alors : « Yawh, Dieu d’Abraham, d’Isaac et d’Israél », pour
qu’Israél comprenne que le Dieu vrai est celui qui s’est révélé a lui, et « que [’on sache aujour-
d’hui que c’est lui qui est Dieu en Israél » (1 R 18,36). Le feu dévore 1’holocauste, et tout le peuple
s’exclame « c¢’est Yhwh qui est Dieu ! C’est Yhwh qui est Dieu ! » (1 R 18,39).

e Elie est un homme sans partage. Il fait égorger des 450 prétres de Baal prés du torrent du
Qishon. Certes, le massacre des prophétes de Yhwh par Jézabel mérite une punition. Certes, Elie
est animé d’un zele jaloux pour le Seigneur. Mais le Seigneur ne lui a pas demandé d’égorger ces
hommes, fussent-ils paiens.

La parole convertie

e Jézabel décide de le tuer afin de venger les prétres de Baal (1 R 19,1-8). Alors, il se réfugie au
désert pour sauver sa vie. C’est un renversement : lui qui a défié les prétres de Baal prend peur et
s’enfuit ; lui qui est toujours en mouvement s’arréte ; lui qui portait la vie semble gagné par un désir
de mort. On imagine aisément cet état dépressif aprés I’action extrémement violente dont il a été
I’agent. Son désir de disparaitre semble étre le contrecoup de la violence ou son zele s’est exprimé.
Mais surtout, il doit apprendre qui est ce Dieu vivant dont il est le serviteur. Depuis le début, il
intervient dans un climat marqué par lamort : en 1 R 17, 1l fait venir la sécheresse, puis il ren-contre
la veuve de Sarepta et son fils au bord de la mort, finalement le fils meurt ; en 1 R 18, il fait craindre



a Obadyahu d’étre tué par Achab. Cette mort omniprésente I’habite lui aussi : a la cruauté de Jézabel
qui a massacré les prophetes de Yhwh, répond sa propre violence quand il égorge les prétres de
Baal. En lui, vie et mort s’affrontent. Il a encore du chemin a parcourir, pour devenir véritablement
le prophéte du « Dieu vivant ». L’ange de Dieu le réconforte donc et lui donne le moyen de repartir :
« Léve-toi et mange, sinon la route sera trop longue pour toi » (1 R 19,7).

e Il parvient a la Montagne de I’Horeb (c’est-a-dire le Sinai), ou le Seigneur le conduit, apres
quarante jours et quarante nuits (cf. Ex 24,18). Par de nombreuses allusions, le récit se superpose
avec I’histoire de la rencontre de Moise avec Dieu. Elie met ses pas dans ceux de Moise. La parole
du prophete prend le relais de celle du pasteur et 1égislateur d’Israél.

Comme Moise, il entre dans le creux du rocher (cf. Ex 33,22), avant le passage de Dieu. Il peut
alors exprimer I’amertume qui habite son cceur. « Je suis rempli d’'un zéle jaloux pour Yhwh Saba-
oth, parce que les israélites ont abandonné ton alliance » (1 R 19,10). Dieu va lui répondre en se
manifestant, comme il s’était manifesté a Moise.

o« Ily eut un ouragan, mais Dieu n’était pas dans l’'ouragan. 1l y eut un tremblement de terre,
mais Dieu n’était pas dans le tremblement de terre. Il y eut un feu, mais Dieu n’était pas dans le
feu. Et apres le feu, une voix de fin silence » (1 R 19,12). L’allusion aux phénomenes effrayants qui
ont accompagné le don de la Loi dans le livre de I’Exode ne fait aucun doute (cf. Ex 19,16-19).
Avec Moise, Dieu fait connaitre sa volonté par des phénomeénes visuels et sonores effrayants, avec
Elie, par une voix accessible au cceur (I’hébreu gol demama signifie « voix de fin silence », et non
« brise légere »). Il y a donc une progression dans la Révélation.

Mais surtout il y a une progression du prophéte lui-méme. Le prophéte ne peut obéir a Dieu que
dans la mesure ou il a chassé de lui la violence qui I’habite. Dieu n’a aucunement besoin du zéle
destructeur par lequel on pense 1’honorer. C’est en acceptant cela qu’Elie peut étre envoyé pour
oindre un nouveau roi, Jéhu, qui mettra fin au régne d’Achab, et pour choisir Elisée comme pro-
phete qui lui succedera (1 R 19,16).

3. Elie dans la Bible

e Elie quittera ce monde comme il est venu, de facon insaisissable. Il cherche a se cacher pour
prendre congé, mais Elisée, qu’il a oint comme propheéte, ne le quitte pas : il est témoin du départ
de son maitre, sur un char de feu (2 R 2,1-12).

Selon le livre de I’Ecclésiastique, « /e prophete Elie se leva comme un feu, sa parole briilait comme
une torche » (S1 48,1). Comme le feu du sacrifice du Carmel, sa parole surgit, elle s’¢leéve vers le
ciel, et aussi elle purifie en dénongant les mensonges et les compromissions. La parole du prophéte
est une parole de vie, qui donne la vie. Elle ne se laisse pas enfermer. Comme le perso-nage, elle
est toujours en mouvement. Elie annonce le Christ qui sillonnera les mémes routes de 1’ancien
Royaume du Nord, et ne se laissera pas saisir avant le moment de son choix (cf. Lc 4,30 ; Jn 7,30 ;
8,20).

e Comme pour Moise dont on ignore le lieu de la sépulture, Elie enlevé au Ciel semble n’avoir
pas vraiment quitté son peuple. On attend son retour. Son « esprit » reste agissant ; transmis a Eli-
sée, il est capable donner la vie (2 R 2,21), et de ressusciter les morts (2 R 4,34-37). La tradition
biblique garde une mémoire vivante du prophete, qui prépare a la venue du Christ.

e Elie s’inscrit aussi dans une histoire. Il a mis tout son z¢le a ramener le peuple d’Israél vers
son Dieu, le Dieu unique, le Dieu vivant. Aussi, au moment ou I’histoire va basculer, il n’est guere
étonnant que le dernier prophéte de I’ Ancien Testament, Malachie (« mon messager ») fasse appel
a lui : « voici que je vais vous envoyer Elie, le prophete, avant que n’arrive le Jour de Yhwh, grand
et redoutable » (Mal 3,23-24). 1l a ouvert I’histoire de la prophétie dans I’ Ancien Testament, il la
mene jusqu’a un seuil, celui du Nouveau Testament. Il lui reviendra, par sa pa-role, de « frayer un
chemin devant [le Seigneur] », au moment ou « le Seigneur va entrer dans son sanctuaire » (Mal
3,1-2). Il est nécessaire d’entendre la parole de feu du prophéte, pour retrouver le chemin de Dieu.



Elie au Carmel
Fresque dans de la chapelle d’Elie, a la basilique de la Transfiguration (Mont Thabor, Israél)

« Prenons donc notre corps, érigeons-le en autel, placons-y toutes nos pensées et demandons au
Seigneur d’envoyer du ciel le grand feu invisible qui dévorera l'autel avec tout ce qui est placé sur
lui. Et que succombent tous les prétres de Baal, c’est a dire toutes les énergies adverses (cf. 1 R
18,38.40). Alors nous verrons la pluie spirituelle venir dans 'Ame, comme 'empreinte d’'un homme
(cf. 1 R 18,44) »

Les homélies spirituelles de Saint Macaire, Spiritualité orientale n° 40,
Abbaye de Bellefontaine 1984, XXXI,5).



